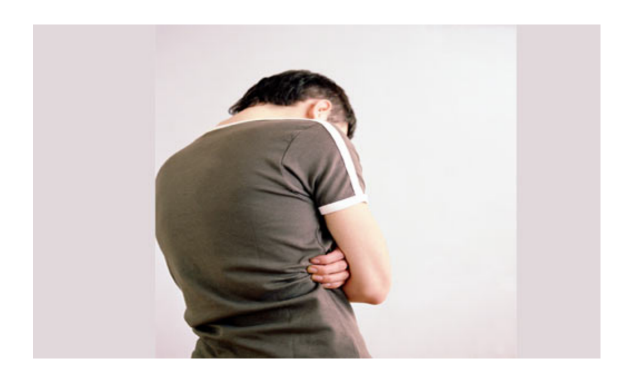
## أسباب ضيق الصدر



تلتقي بشخص أو صديق لديه من م ُتع الدنيا الكثير؛ لكنَّك لا تجده سعيدا ً.. حتى مسحة السعادة الظاهرة لا تعبِّر عن مكنونات نفسه.. وإذا صادف وفتح لك قلبه وأسرُّك أو صارحك عمًّا يكابده، فقد تندهش: كلِّ هذا اثراء ووسائل الراحة والترفيه وأنت تعاني؟ وقد يشخُّص حالته تشخيصا ً أو ّليا ً فيقول لك: شيء ٌ ما يعوزني لا أعرف على وجه الدقة والضبط ما هو، ومن طبيعة الإنسان أن يبحث عن الشيء المفقود فلا يكفيه ما تحت يديه، فهو يطلب ما لم تطاله يداه بعد، وذلك هو "النهم" أو "الشراهة" التي لا تنتهي. قد يكون البحث عن "الجديد" و"المفيد" تطلُّعا ً إنسانيا ً، لكن "اللهاث" و"الإنكباب" و"التكالب" و"ذهاب النفس حسرات" مرض نفسي لا علاج له إّلا بأن نعتمد قاعدة التوازن والإعتدال في كلّ شيء، وإَّلا فحال المتهالك على الدنيا حال الشارب من ماء البحر (وهو مالح طبعاءً).. فكلِّما شرب منه أكثر إزداد عطشا ً أكثر، فلا هو يترك "الإلحاح" و"التكرار" و"إعادة المحاولة" ولا هو يرتوي. إنَّ أصدق تعبير يمكن أن يصف َه به شخص ٌ حالة كهذه أن يقول: "لقد ضاقت عليٌّ َ نفسي"! فحينما تضيق نفسك عليك فلا يعود هناك مكان يتسع لها مهما كان واسعا ً.. لأن ّ "الخارجي" يرتسم ُ في أذهاننا من خلال "الداخلي". فإذا كنًّا سعداء منشرحين بدا كلٌّ ُ ما حولنا سعيدا ً ومنشرحا ً وكأنَّه يتعاطف معنا، والعكس صحيح، فالحالة النفسية أو الشعورية هي التي تعزِّرَ "جمال" و"نكهة" و"حلاوة" الأشياء من حولنا، وصادق ُ هو الذي قال: "كن جميلاً ترى الوجود َ جميلاً" فانبعاث الجمال من داخلنا لا ممّّا ترسمه الأشياء في مظاهرها.

يقول "المتنبّي": وم َن يك ُ ذا فم ٍ م ُرّ ٍ مريضٍ \*\*\*\* يجد م ُرّااً به الماء َ الزلالا هو ماء ٌ قراح ٌ، عذب ٌ فرات ٌ. زلال ٌ، فلماذا أحس ّ ُ بطعمه م ُر ّااً؟ هل تأكّدت الآن أن مزاجنا والحالة التي نحن عليها هي التي (تقرَّر) ما هو جميل وما هو ليس كذلك؟! سببان رئيسيان يؤدِّيان إلى ضيق الصدر أو (الإختناق) وعدم استشعار لذَّة الماء السائغ العذب، هما: أ) المزعجات والمنغَّمات: من إساءات الآخرين ومكرهم وخداعهم، وكلٌّ ما يجعلني أضيق ذرعا ً بالحياة من الهموم والمشاكل والصعوبات والعقبات والإخفاقات والإحباطات والضغوط والإحتقانات. ب- إفتقاد الطمأنينة النفسية: وأهم ما يدعو إلى ذلك هو الإبتعاد عن الدين، يقول ا□ تبارك وتعالى: (فَمَن ْ يُرِد ِ اللَّهَ ُ أَن ْ يَهد ِيَه ُ يَشْرَح ْ صَد ْر َه ُ ل ِلإسْلام ِ و َم َن ْ ينُرِد ْ أَن ْ ينُضِل َّه ُ ي َج ْع َل ْ ص َد ْر َه ُ ض َي ِ َّقًا ح َر َجًا كَأَ ن ّ َم يـَصَّعَّدُ فيِي السَّمَاءِ كَذَليكَ يَجْعَلُ اللَّهُ الرِّحْسَ عَلَى الَّيَوَ لا يـُؤ ْم ِنـُون َ) (الأنعام/ 125). أو ّل ما يمكن أن نفهمه من هذا الهدي ّ الإلهي هو أن ّ "الإيمان" يشرح الصدر فينفتح العقل والقلب َ والمشاعر فلا أشعر معه بالإختناق، وإذا حدث وتعرُّضت للإختناق ألجأ إليه مرة ً أخرى ليرفع عنِّي حالة الإختناق التي أعاني منها.. إنَّ البعيد عن الدين كالذي يبتعد عن الأرض في طبقات الفضاء العليا حيث تقل كثافة الهواء، فيصعب عليه التنفِّس.. وهذا هو مفهوم الآية الكريمة، لأنَّ الذي يشعر بضيق في التنفس يحتاج إلى (الأوكسجين) والدين هو الذي يمدَّنا بأوكسجين خاصَّ وهو "الإمدادات والألطاف الإلهيَّة".. هي التي توسَّع ما نشعر ُ به من ضيق.. وهذه وصفة لا يقدَّر قيمته أو أثر الدواء المذكور فيها إَّلا م َن جرَّب ذلك بنفسه، نأمل أن تكون ممَّن جرَّبها وذاق حلاوتها، أو ممَّن قرَّر تجريبها. السلامة النفسية إذا ً ترتكز — بشكل أساس — على قو ّة الإيمان، وأيّة اختلافات أو اضطرابات أو أمراض نفسيّة إنّما هي ناتجة عن اختلال في هذه القوّة.. فـ(الأمن النفسي) الذي يستند إلى الإيمان با□ والآخرة والحساب والثواب والعقاب، وإلى منظومة من العبادات التي يطمئن لها القلب، وتستكين بها النفس، وتقرٌّ بها العين.. وإلى نظام للسلوك يقوم على الرضا والقناعة والأمل والصبر وحسن الظنُّ با□ وح ُسن الخلق.. هذا (الأمن) من ذاك (الإيمان)! هناك قانون نفسي أو معادلة إلهيّة تسلّط ضوءا ً إضافيا ً على هذا المفهوم. يقول ا□ تبارك وتعالى: (و َم َن ْ أَع ْر َضَ ع َن ْ ذ ِك ْر ِي ف َإ ِن ۖ َل َه ُ م َع ِيش َة ً ض َن ْكاً) (طه/ 124). "الضنك" هنا كـ"الضيق" هناك، إختناق، مأزق، أزمة نفسيّة حادّة، فمن ابتعد عن "ا□" ابتعد عن الرحابة واقترب من الضيق والحرج والقلق والحيرة والمسرة.. هو "مُحاصَر" وإن كان يتحرَّك هنا وهناك.. قد يشتري أدوات السعادة؛ لكنَّه لا يشعر بها لأنَّها لا تشبعه روحيا ً، ولا ترويه نفسيا ً.. هو شقي، م ُتع الحياة بالنسبة له فقاعات ما أن تنتفخ وتلمع في الضوء حتى تنفجر.. ذلك أنَّ لذَّة الروح غير لذَّة المادة.. فلذَّة الطعام بقدر دورانه في الفم، وأمّا لذّة القرب من ا ف (نعيم مقيم) سل عنها المتذوّقين لها، يُخبروك أيّ سعادة هم فيها لا تعادلها سعادة الملوك! بدون ذكر ا ... بدون الارتباط به والثقة به والاعتماد عليه.. لن يكون للحياة سوى لون واحد باهت، وطعم واحد زائل، إنها حياة جوفاء يطلب أصحابها "الرضا" فيتعبون ولا يجدونه. أيوب (ع) عاش ذكر ا فهانت عليه ابتلاءاته بصحته وأمواله وأولاده.. ويعقوب (ع) تشربت مسامات قلبه بذكر ا ، فخفّ عليه فراق ولده لأنه لم ييئس من روح ا .. ويونس (ع) لم ينس َ ذكر ا وهو في بطن الحوت.. فكان ينتظر حبل النجاة يمدّه ا تعالى إليه وهو في الظلمات.. وإبراهيم (ع) لم يجفّ لسانه ولا قلبه عن ذكر ا وهو في الطريق إلى محرقة النمرود.. والنبي (ص) تمسّك بذكر ا وهو في السلامة النفسية يعيشها المؤمن وهو في قلب الخوف فلا يخاف..