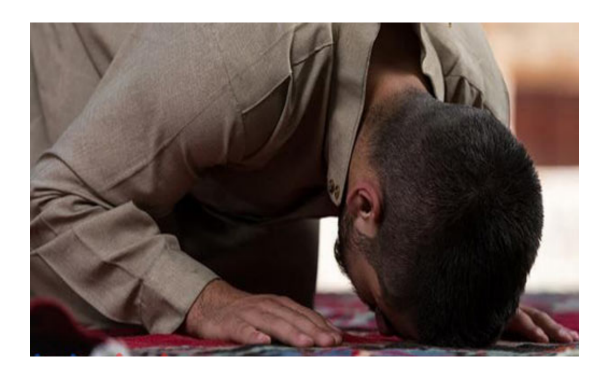
## أدب الطمأنينة



◄من الآداب المعنوية الهامة للعبادات — ولاسيّما التي يطغى فيها طابع الذِّرِكر كالصلاة — أدب الطمأنينة. وأداء الصلاة أو أي عبادة أخرى بحال الطمأنينة يعني أن يؤدِّريها العابد وهو في حالٍ من سكينة القلب واطمئنان البال.

وهذا يعني أن يكون قلب الإنسان هادئا ً مطمئنا ً غير مضطرب ٍ لأي سبب ٍ من الأسباب، وساكنا ً غير متزلزل ٍ بأي عامل ٍ من العوامل. أمّا لماذا يعتبر هذا الأدب في غاية الأهمية وما هي فائدته بالنسبة للعبادة؟

لنجيب عن هذا السؤال علينا أن ندرك أو "لا ً أن " القلب هو مركز التأث ُر في الإنسان وهو المستهدف من العبادة، فهو المقصود منها وهو الذي تروم العبادة تغييره وتشكيله على صورة العبودية وجعله منفعلا ً بها ومتحدا ً بحقيقتها. فإذا ما تم للقلب هذا الأمر وأصبح عابدا ً حقيقيا ً وتمك للعبادة منه، غدا جميع وجود الإنسان عابدا ً ] تعالى.

فإن " القلب هو أمير البدن وهو مركز الباطن أيضا ً وصورة الباطن تتشكّل بحسب حقيقة القلب وصورته، والجوارح الخارجية للإنسان إنما تتحرّك بإمرة القلب وبحسبه.

عن أمير المؤمنين علي (ع) قال: "... إن ا□ تعالى ما فرض الإيمان على جارحة من جوارح الإنسان الله وقد و ُكَلِهُ ويفهم ويحل ويعقد وتعقد ويول ويعقد ويول المؤمنين على ما و ُكَلِهُ ويعقد ويول المؤمنين على المراه والمره والمراه و

وعلى ضوء هذه الحقيقة، يمكن لنا أن نفهم إحدى علل تكرار العبادات كالصلاة اليومية مثلاً، حيث إنّ تكرارها وترديد أذكارها وإعادة أورادها يهدف إلى زيادة أثرها في قلب الإنسان وتعميقه فينفعل بها ويتحد بروح العبادة ويسري هذا الأمر إلى كلّ باطنه ثمّ إلى أعضائه الخارجية، وإلى هذا المعنى أشار الإمام الصادق (ع): "فاجعل قلبك قبلةً للسانك لا تُحرّ كه إلّلا بإشارة القلب وموافقة العقل ورضا الإيمان".

فإذا كان هذا هو الواقع، فيمكن لنا أن نستنتج أهمية كون القلب في حال ٍ من الطمأنينة عند العبادة، لأن ّ القلب المتزلزل المضطرب لا يمكن له أن ينفعل بالعبادة مهما بلغت وعظمت.

ويمكننا لتوضيح الصورة أن نـُشبّ ِه القلب المتزلزل بالأرض المهتزّة والمتزلزلة التي نريد أن نشيد فيها بنيانا ً، فهل يمكننا ذلك في هذه الحال من الاضطراب والاهتزاز؟ أم أن ّ جميع جهود البناء وكل ّ الموارد والمواد التي سنستثمرها سوف تذهب سدى ً وكأنها هباء ُ منثور؟ إن ّ الحل الوحيد لهذه المشكلة يكمن في البحث عن أرضٍ ثابتة ٍ صلبة ٍ تثمر فيها جهودنا بنيانا ً مرصوصا ً.

والأمر سيّان بالنسبة للقلب، فلكي ينفعل ويتأثّر بالعبادة وتؤتي فيه العبادة أكلها لابدّ من أن يكون ساكناً، هادئاً ومطمئناً فينتقل هذا الأثر بالتدريج وعلى أثر تكرار العبادة من القلب إلى الجوارح ويظهر عليها.

ومثال ُ على ذلك، ترديد الذّ ِكر الشريف: "لا إله إ"لا ا⊡"، فإذا قاله إنسان ُ مع سكينة ٍ في قلبه وباطمئنان ٍ من لبّه وراح ي ُعلّ َم القلب هذا الذّ ِكر الشريف، حينئذ يتعلّ َمه القلب ويتكلّ َم به شيئا ً فشيئا ً ويلهج به، ثمّ يعقب ذلك أن يتبع اللسان الظاهر القلب في ذكره وينقاد خلفه في ترديده. أمّا إذا ردّ َد الإنسان نفس هذا الذّ ِكر الشريف بلا سكون ٍ في القلب ولا طمأنينة ٍ منه ومع عجلة ٍ واضطراب وتشت ُت ٍ، فلن يحصل منه أيّ تأثير ٍ فيه ولن يتجاوز الذّ ِكر حدّ اللسان والسمع الظاهريين إلى اللسان والسمع الباطنيين الإنسانيين، ولا تتحقق حقيقته في باطن القلب، ولا يصير صورة ً كمالية ً له غير ممكنة الزوال.

ومن هنا يتضح لنا أهمية أدب الطمأنينة في تحقيق العبادات لأهدافها ولا سيّما الصلاة. ◄

المصدر: كتاب روح العبادة (الأداب المعنوية للعبادات)/ سلسلة المعارف التعليمية