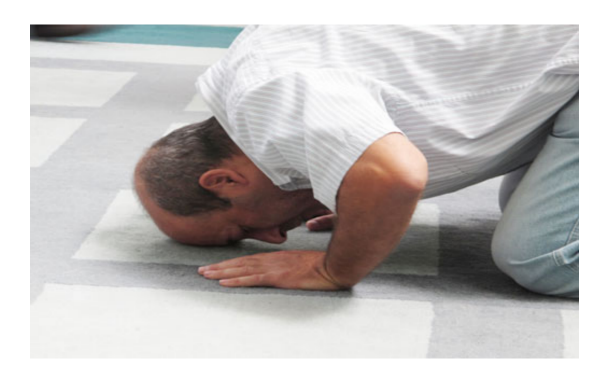
## بينك وبين ا□



◄ذهب النبيّ (ص) إلى المسجد ليؤدي صلاة الفجر فلما أتمّ الصلاة بالناس كان الظلام قد سحب أثوابه خوفا ً من أن يحرقها وهج الصباح. ولما أوشك الرسول (ص) على مغادرة المسجد إذا بشاب مصفر ّ اللون قد ضعف جسمه ونحف، وغارت عيناه في رأسه.

فسأله رسول ا□ (ص): كيف أصبحت يا فلان؟

فأجاب الشاب: أصبحت موقنا ً يا رسول ا∐!

فتعجب الرسول من قوله وقال: إن لكل يقين حقيقة فما حقيقة يقينك؟

فقال الشاب النحيل: إنَّ يقيني يا رسول ا□ هو الذي أحزنني، وأسهر ليلي، وأظمأ نهاري، فزهدت نفسي في الدنيا وما فيها، وكأني أنظر إلى عرش ربي وقد ن ُصب للحساب، وحشر الخلائق لذلك، وأنا فيهم. وكأني أنظر إلى أهل الجنة يتمتعون في الجنة ويتعارفون، وعلى الأرائك متكئون. وكأني أنظر إلى أهل النار وهم فيها معذ ّبون مستغيثون، وكأني الآن أسمع زفير النار يدور في مسامعي.

فالتفت النبيّ (ص) إلى أصحابه وقال: هذا عبد نوّر ا□ قلبه بالإيمان. ثمّ أوصى الشاب قائلاً: التزم ما أنت عليه.

فقال الشاب: ادع ا□ يا رسول ا□، أن أرزق الشهادة معك. فدعا له رسول ا□ (ص) فلم يلبث أن خرج في إحدى غزوات النبيّ (ص) فاستشهد بعد تسعة أشخاص فكان هو العاشر.

وقال الإمام علي (ع):

"م َن أصلح ما بينه وبين ا[ أصلح ا[ ما بينه وبين الناس، وم َن أصلح أمر آخرته أصلح ا[ أمر

دنياه، وم َن كان له من نفسه واعظ كان عليه من ا□ حافظ".

بلا أدنى ترديد أن علاقة الإنسان بالناس وتعامله معهم، مرتبطة أشد الارتباط بعلاقته با وتعامله معه، لأنه - عز وجل الله وحله الإنسان، وبارؤه من العدم، ومهيمن عليه، إن شاء أبقاه حيا ً، وإن شاء أخذه إليه وحيث أن حياة الإنسان وموته بيد ا الله أن كل ما يرتبط به هو بيده - جل وعلا - فإن من الواجب عليه (الإنسان) أن يعرف قدر ربه وعظمته فيطيعه، ويوقن به، ويحبه، ويحسن معاملته، ويصلح ارتباطه به، لكي تنعكس آثار ذلك على مجمل جزئيات حياته، ومنها تعامله مع بني جنسه.

إنّ من سنن ا□ في الحياة أنّ م َن يوفر في نفسه شرط إصلاح العلاقة ما بينه وبين ربه، فإنّ جزاءه أن تنتظم حياته، ومنها علاقته بالناس، ومعاملته لهم، فتكون حسنة وحكيمة.

وقد يقول قائل:

إن ّ للإنسان وجدان داخلي، فإذا صلح هذا الوجدان، صلحت علاقة الإنسان بالناس وتعامله معهم، وبالتالي لا ربط لذلك بإصلاح العلاقة مع الخالق!

ونتساءل:

وما الذي يضمن صلاح وجدان الإنسان في غياب إصلاح العلاقة مع ا∐؟!

وهل القانون الوضعي - وحده - يكفي لخلق الأرضية الحسنة في نظم حياة الإنسان، ومنه التعامل مع الناس؟!

إنِّ إلغاء العلاقة مع ا□، أو إعطاءها دورا ً هامشيا ً هو نهج الملحدين، والكفار، والماديين، وبناء ً على ذلك لا غرابة أن نجد في المجتمعات الملحدة، والكافرة، والمادية سوء علاقة الإنسان بالإنسان، وتحو ّل الفرد إلى مجرد أداة للمادة. ولا غرابة أيضا ً أن نجد تفاقم الجريمة في المجتمعات الغربية، كالسرقة، والاغتصاب، والإدمان على المواد المخدرة، وأكل أموال الآخرين بالباطل، والخديعة، واستخدام أي وسيلة من شأنها در ّ الأرباح والمكاسب المادية، و...

إنِّ القانون الوضعي وحده لا يكفي، فهو قد يمنع الإنسان من ارتكاب الجريمة، إِّلا أنَّه لا يعالج جذورها لاجتثاثها من الأصل. وهذا ما نجده في المجتمعات الغربية، والملحدة، واللادينية عموما ً، إذ بالرغم من وجود القوانين وكثرتها، إِّلا أنِّ الجرائم في ازدياد مطرد. فعلى سبيل المثال: إنَّ انقطاع الكهرباء لمدة دقيقة واحدة في مدينة نيويورك الأمريكية يؤدي إلى حدوث عشرات الجرائم.

## أصلح أمر آخرتك:

أرأيت الواحد منا كيف يرى في الحلم أنّه سافر إلى مدينة من المدن، أو إلى أي مكان آخر، فتراه يتفاعل مع هذا الحدث. وفجأة يدق جرس الساعة، فيفتح أجفانه ليجد نفسه في فراشه ومكانه الأصلي، وكأنّه لم يرحل، ولم ير َ شيئا ً.

وقد يبدي الإنسان عجبه فيقول:

إنسّني كنت في عالم آخر ثم ّ جيء بي إلى هنا!

وينسى أن ّ حياته سريعة كالحلم، فيرى كل ّ الأشياء حلما ً، ويرى تلك النباتات التي تقاتل عليها مجرد لعب أطفال، والسيارة التي باع بها ضميره مثل سيارة من البلاستيك، فالأطفال يتشاجرون وبعنف من أجل سيارة بلاستيكية، أو قطار من الخشب. وأنا وأنت قد نضحك من هذه التصرفات الطفولية، ومن هذا المستوى من التفكير. إِّلا أنَّنا سنضحكُ على أنفسنا غداءً إذا لم نستغل دنيانا لإصلاح آخرتنا، وإذا لم نجعل هذه الدنيا مزرعة للدار الآخرة. وسنصاب بالحسرة والندم إذا لم نكوِّن لنا رصيداءً راجحاءً من الأعمال الصالحة، ومنها حسن التعامل مع الأخوان في الدين، أو النظراء في الخلق، وسنجد أنَّ كلِّ شيء من أعمالنا جلياءً واضحاءً، الخير منها والشر، إِّلا أنه لا فرصة لنا في العمل، إذ ذهب وقت العمل، وحان موعد الحساب، وولات حين حسرة وندم!

يقول الإمام علي " (ع): "اليوم عمل ولا حساب، وغدا ً حساب ولا عمل".

وإذا كان الأمر كذلك فلنبدأ - ومن اللحظة التي نحن فيها - بإصلاح ارتباطنا با□، وبإصلاح أمرٍ آخرتنا بجعل دنيانا مطية ومزرعة لها، مع العلم بأن ّ إصلاح التعامل مع الإخوان ومع بني البشر عموما ً هو جزء كبير من إصلاح أمر دنيانا، وبالتالي إصلاح أمر آخرتنا.

فلكي تصلح ما بينك وبين الناس، يلزم لك أن تصلح ما بينك وبين ا□، ولكي تصلح ما بينك وبين ا□ يلزم لك أن تصلح آخرتك لكي يصلح ا□ أمر دنياك. وما من شك أن ّ من أمور الدنيا التعامل مع الناس والعلاقات الإنسانية معهم، فهي ميدان وسيع في الدنيا، ومجال يحاسب عليه الإنسان في الآخرة.

يقال أن ّ أحد الصالحين كان جالسا ً في أحد المقابر وحيدا ً، وإذا به يرى جنازة يحملها مشيعون، جاؤوا لدفنها. وبعد انتهائهم من دفنها عادوا أدراجهم، وتركوا صاحبهم وشأنه. وبينما هو كذلك رأى كلبا ً أسود تبدو عليه إمارات الوحشية، يسير باتجاه تلك الجنازة التي دفنت، والرجل لا يرى من الجنازة والقبر شيئا ً.

وبعد أمد ٍ قصير وقعت نظراته على شاب وسيم المنظر، مشرق الطلعة، يرتدي ملابس بيضاء، متوجها ً إلى ملحودة الجنازة. وبعد فترة من الزمن رأى الرجل ذلك الشاب الوسيم وقد عاد ممز ّق الثياب، والدماء تنزف منه، فقفز الرجل من مكانه مندهشا ً، وبادره بالسؤال:

هل لك حاجة يا هذا؟!

وهل آذاك أحد؟!

قال الشاب الجميل والدموع تنهمر من عينيه على صفحتي خديه:

يا هذا! إنَّك ترى الآخرة، والحجاب قد كشف عن عينك.

وأردف قائلاً:

هل رأيت الجنازة؟

قال: نعم!

قال الشاب: وهل رأيت الكلب الأسود المتوحش؟

قال: نعم!

قال الشاب بوداعة: أنا العمل الصالح لصاحب الجنازة، وذلك الكلب الوحشي هو معاصيه. وحينما وضع في القبر كلّف كلانا بأن نذهب إليه، ونكون أنيسيه إلى يوم القيامة. إّلا أنّ معاصيه كانت أكثر من طاعاته، فاستطاع أن يدميني ويطردني، وسيبقى ذلك الكلب الوحشي أنيسه إلى يوم يبعثون.

فهل - يا ترى - فكّرنا في أنفسنا جيداءً؟

ويقال أنَّه كان لأحد التجار خادم، وكان التاجر شأن كثير من أمثاله، يجمع الأموال ويخزنها. وحينما كان الخادم ينصحه بأن ينفق من أمواله في سبيل ا□، كان يقول:

لقد أوصيت أن يفعلوا ذلك من بعدي.

وذات ليلة والظلام الدامس ينشر أجنحته على الطرقات، كان الخادم يسير ويحمل سراجاً، والتاجر يسير برفقته، إَّلا أنَّ الخادم تعمد أن يمشي خلفه فلم يستطع التاجر أن يبصر شيئاً. فالتفت إلى خادم وقال:

كيف أستطيع الاهتداء في مسيري، والسراج من ورائي؟! وهل يبصر شيئا ً من كان السراج وراءه؟!

قال الخادم: إذن، كيف تريد أن يأتيك السراج في قبرك ومعادك، ومن ورائك؟

فلنصلح أمر آخرتنا بالعمل الصالح والمسارعة والمسابقة إليه في دنيانا، ولنقدم سراجنا ونضعه أمامنا، فنحن الذين سننام في قبورنا لا غيرنا، ونحن الذين سنحاسب على أعمالنا لا غيرنا. أي أنَّي سأحاسب على أعمالي لا غيري، وأت ستحاسب على أعمالك لا غيرك. وأنَّ في وضعنا للسراج من أمامنا، سيجعلنا - فضلاً عن الفلاح في الدار الآخرة - ناجحين في دنيانا، ونتعامل مع الناس بشكل يرضي ا□، ويرضي عباده. وكلَّ ذلك يتوقف على علاقتنا با□.

كيف يجب أن تكون علاقتنا با ∐؟

يقول الإمام زين العابدين (ع) في رسالة الحقوق:

"حق ّ ا□ الأكبر عليك: أن تعبده ولا تشرك به شيئا ً، فإذا فعلت ذلك بإخلاص جعل لك على نفسه أن يكفيك أمر الدنيا والآخرة".

قد يسأل السائل فيقول:

إذا كان إصلاح المعاملة مع ا□ هو الأرضية الصالحة والناجحة للتعامل مع عباده، فكيف يتم إصلاح المعاملة مع ا⊡؟

والإجابة:

إن ّ إصلاح المعاملة مع ا∏ تحصل من الإخلاص في توحيده، وهنا مجموعة من القواعد لإصلاح الارتباط با∏، وهي حقوق، وقواعد فرعية لتوحيده - عز ّ وجل ّ - والقواعد هي كالتالي:

- 1- توحيد ا□ بإخلاص.
- 2- نفى الشرك عنه.
  - 3- معرفته.
  - 4- الإيمان به.

- 5- عبادته.
- 6- إطاعته (الائتمار بأوامره، والانتهاء عن نواهيه).
  - 7- خوفه (تقواه، والورع عن محارمه).
    - 8- رجاؤه.
      - 9- حبّه.
    - 10- حب مَن يحبه.
    - 11- الرغبة إليه.
      - -12
  - 13- شكره على نعمه.
  - 14- شكره على أية حال.
    - 15- ثناؤه.
  - 16- النظر إلى جميل رؤيته.
    - 17- طلب شفاعته.
      - 18- الرضاعنه.
    - 19- الرضا بقدره وقضائه.
      - 20- الاعتصام به.
      - 21- الافتقار إليه.
- 22- الندم إليه من الذنوب والآثام والأخطاء.
  - 23- التوبة إليه.
  - 24- طلب العفو منه.
  - 25- الإنابة إليه في كلَّ الأحوال.
    - 26- مناجاته.

الشكوى إليه. -27 التوصل به. -28 ذكره في كلّ الأوقات. -29 الصلاة له. -30 دعاؤه. -31 التضرع له. -32 استغفاره. -33 الخضوع له. -34 سؤالە. -35 الاستكانة لعظمته وجلاله. -36 طلب الرفق منه. -37 البكاء من خوفه. -38 استمداد القوة منه. -39 طلب النجاة منه. -40 التعرض لجوده. -41 نصرته على الأعداء. -42 طلب ستره للعيوب. -43 وقاؤه من البلاء. -44 تقدير رأفته ورحمته. -45 العمل في سبيله. -46 الاستجارة به، ومن أليم غضبه. -47 طلب العطاء منه. -48

```
الإقبال عليه.
                                                 -50
         عدم مجاهرته بالعصيان.
                                                 -51
                  التوكل عليه.
                                                 -52
                  التماس قراه.
                                                 -53
                 الإناخة ببابه.
                                                 -54
      الإيمان والإحساس بمراقبته.
                                                 -55
                   الإخلاص إليه.
                                                 -56
                  الهروب إليه.
                                                 -57
        طلب اطمئنان النفس منه.
                                                 -58
                    الإيقان به.
                                                 -59
          استمداد البصيرة منه.
                                                 -60
                  حسن الظن به.
                                                 -61
                 الثقة بثوابه.
                                                 -62
عدم الغفلة عن الاستعداد للقائه.
                                                 -63
                 الابتهال إليه.
                                                 -64
           التعرض لنفحات روحه.
                                                 -65
                طلب الستر منه.
                                                 -66
              الطمع في إحسانه.
                                                 -67
                   طلب مرضاته.
                                                 -68
            طلب مغفرته ورحمته.
                                                 -69
     التماس إبعاد العذاب، منه.
                                                 -70
```

استمداد الأمل والتفاؤل منه.

-49

```
طلب التوفيق منه، في الدنيا والآخرة.
                                                      -72
       طلب الإحلال في بحبوحة جنَّاته.
                                                     -73
 التماس قشع الارتياب والشكوك، منه.
                                                     -74
   طلب تثبيت الحقّ في النفس، منه.
                                                     -75
   طلب نزع الباطل من الضمير، منه.
                                                      -76
                  الجهاد في سبيله.
                                                     -77
                 الإخلاص في معاملته.
                                                     -78
طلب اللحوق بالصالحين والأبرار، منه.
                                                     -79
               التماس الهداية منه.
                                                     -80
طلب التسهيل في العسر والشدة، منه.
                                                     -81
                 الرغبة فيما عنده.
                                                     -82
                  طلب السعادة منه.
                                                     -83
                                                     -84
                   الاستشفاع بنبيه.
        طلب ختم العمل بالخير، منه.
                                                      -85
            طلب قضاء الحاجات، منه.
                                                      -86
                       الشوق إليه.
                                                     -87
                      الاقتراب منه.
                                                      -88
                    طلب الأمان منه.
                                                     -89
                      الاستعانة به.
                                                     -90
               التعرض لنفحات برّه.
                                                     -91
            استقلال العمل في سبيله.
                                                     -92
```

الشهود على النفس بالإهمال والتضييع.

-71

93- استلهام الأفكار منه.

94- الإيمان بغيبه.

95- تقديسه.

96- الأنسبه.

97- التمسك بعروة عطفه.

98- طلب التزهيد في الدنيا منه.

99- حسن الارتباط والتعامل معه.

فلكي نحسن معاملتنا □ - عز ّ وجل ّ - ومن ثم معاملتنا لأنفسنا والناس، واجبنا أن نلتزم هذه القواعد، ونستقيم عليها. ◄

المصدر: كتاب كيف تتعامل مع الناس؟