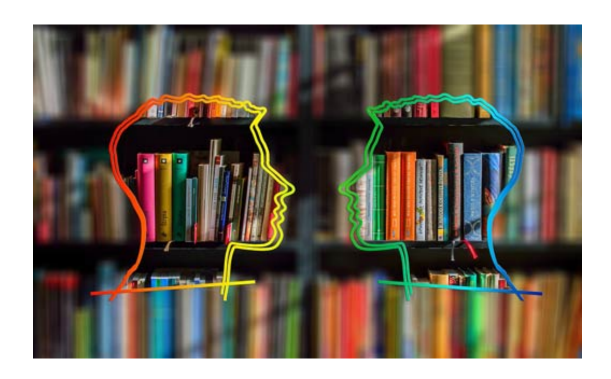
## ضرورة المعرفة في الحوار



◄لابد ّ لكل ّ من طرفي الحوار من التعر ّف إلى الفكرة التي ينطلقان في طريق إثباتها ونفيها، لأن ّ الجهل بها وبتفاصيلها، يحو ّ ِل الحوار إلى أسلوب من أساليب الشتائم والمهاترات، التي يغطي بها كل ّ ٌ منهما ضعفه وعجزه عن الوقوف موقف المدافع القوي عن فكرته، بينما تجعل المعرفة ك ّ ًلا منهما واعيا ً لما يطرح وما يستقبل من فكر، ما يجعله يعرف كيف يبدأ الحوار، وكيف يخوض فيه، وكيف ينتهي منه، في وضوح الرؤية وهدوء الفكر وقو ّة الحجة ووداعة الكلمة.

وقد أعطانا القرآن الكريم بعض النماذج البشرية التي وقفت ضدّ الرسالة والرسول، من دون أن يكون لها إحاطة ومعرفة فيما تأخذ وفيما تدع، كما في قوله تعالى:

(هَا أَنتُمْ هَوَلاءَ حَاجَجْتُمْ فِيما لَكُمُ بِهِ عَلِمٌ فَلَمِ تَحَاجِّبُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمُ بِهِ عِلْمُ وَا∐ُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ) (آل عمران⁄ 66).

(إِنِّ َ السَّنَدِينَ يُجَادِلُونَ فِي آياتِ ا∏ِ بِغَيرِ سُلاْطَانٍ أَتَاهُمْ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِسَّلا كَيِبرُ مَّاَ هُم بِبالِغِيهِ فَاستَعِدْ ْ بِا∏ٍ إِنَّهُ هُو َ السَّمَيِعُ الْبْصَيرُ) (المؤمن/ .(56

(بَلْ° كَذَّ َبُوا بِمَا لَمْ° يُحيِطُوا بِعِلْهُمِهِ وَلَمَّا يَأْ ْتِهِمْ ْ تَأْ ْوِيلُهُ ۚ كَذَلكَ كَذَّبَ السَّذِينَ مِن قَبِّلْهِمْ ْ فَانظُرْ ْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الطَّاَلِمِينَ) (يونس/ 39).

فقد نفهم من هذه الآيات، أن " القرآن الكريم يأخذ على كل " هؤلاء الذين يخاصمون النبو "ات والرسالات السماوي "ة، أن هم يدخلون معركة الحوار دون سلاح، لأن هم لا يملكون علما ً أو حجة ً، أو إحاطة بالموضوع الذي يرفضونه، ما يجعل من جدالهم ورفضهم قضية مزاج، وعقدة ً نفسية تتحك م بهم؛ فتدفعهم إلى اللهّف " والدوران تارة ً، وإلى التكذيب بلا مبر ّر تارة ً أُخرى، الأمر الذي لا يؤد ّ ِي إلى أية نتيجة لحساب المعرفة أو لمصلحة الحق ّ.

ولعلسّنا نجد في واقع الصراع الذي يخوضه الإسلام مع خصومه، الكثير من هذه النماذج التي تدخل مجال الصراع دون أن تعرف طبيعة الفكرة التي تدافع عنها أو تهاجمها، سواء في ذلك الذين ينطقون باسم الإسلام، أو الذين ينطقون باسم الكفر والضلال، ممسّن لا يعرفون من أفكارهم وأفكار خصومهم إسّلا بعض المفاهيم العامسّة، التي يحوطها الضباب في أذهانهم من كلسّ جانب. وقد تمتد سهم المعرفة إلى وعي بعض الأفكار التي بعض الأفكار التي المفاهدة في مفهومها وتطبيقها، ولكنسهم يجهلون ارتباطها ببقياسة الأفكار التي تعطيها وحدة ً فكرية متكاملة، فيسيئون إلى الفكرة عندما يقتطعون منها بعض الجوانب دون غيارها؛ ممسّا يفقدها العناصار الأساسية التي تعطيها القوسة والحيويسّة.

ومن الطبيعي \_ لهذا كلّه \_ أن نحصل على نتيجة ٍ قَلَهَ من خلال عملية الحوار، قد تتمثّل في ضعف موقف المدافعين عن الإسلام أو الداعين إليه في بعض الحالات، وقد تتمثّل في ضعف أ ُولئك في دفاعهم عمّا يؤمنون به، لا لضعف ٍ في طبيعة الفكرة، بل لضعف ٍ في معرفتهم بها؛ ما يؤدّ ِي إلى استسلام الدّ عاة المسلمين إلى زهو الشعور بقوّة حجّتهم أمام ضعف عقيدة الكفر، فيتركون الاستعداد الكبير لمواجهة القوّة الحقيقية لمبادئ الكفر والضلال، التي تتمثّل في المفكرين الكبار الذين وعوها حقّ الوعي، وعرفوها حقّ المعرفة، فيؤخذون على حين غرّة وغفله؛ الأمر الذي يؤدّي \_ في بعض الحالات \_ إلى الهزيمة الفكرية التي تنعكس على حركة الدعوة الإسلامية في الحياة.

وفي ضوء هذا، نشعر بأن على الداعية المسلم أن يتزو ّ َد بالثقافة الإسلامية، التي تجعله قوياً ً في حجته أمام خصومه من موقع المعرفة العميقة للإسلام، لا من مركز ضعف خصومه، كما أن عليه أن يحيط بالثقافة المضاد ّة التي يملكها أعداء الإسلام، مماّ يعتبرونه سندا ً لمبادئهم، وحجّة ً لأفكارهم، حتى يخل ُص من خلال الموازنة والمفاضلة بين العقيدتين أو بين المفهومين، إلى النتيجة التي لا تختلف حالها، حسب اختلاف قو ّة الخصم وضعفه، من حيث المعرفة والحجّة والأسلوب.⊾

المصدر: كتاب الحوار في القرآن