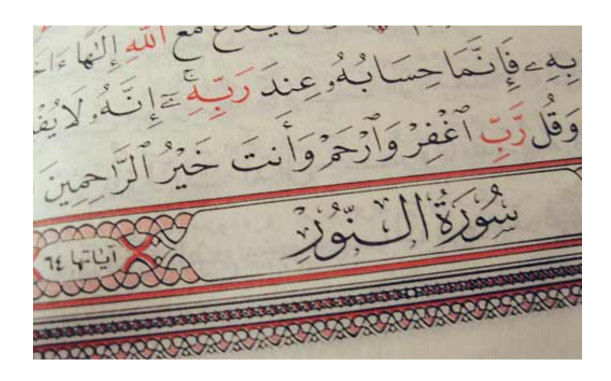
## آثار الذنوب في القرآن



إياك أيها المؤمن من أن تتعدى حدود ا□ تعالى فتكون قد ظلمت نفسك وتصير مصداقاً والعياذ با□ لقوله تعالى: (وَمَن ْ يَع ْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدّ َ حُدُودَهُ وَلَهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدّ َ حُدُودَهُ يَدُ وَدَهُ يَدُ ذَالًا هُ لَا مُهَيِن ُ) (النساء/ 14).

فحذار أيها المؤمن ثم حذار من الاقتراب من الذنوب والمعاصي فإنَّها تبعدك عن ربك وتعرضك لسخطه وغضبه ونزول نقمته، فتأمل في قول إمامنا الباقر (ع) عندما يقول: "ما من عبد إِّلا وفي قلبه نكتة بيضاء، فإذا أذنب ذنبا ً خرج في النكتة نكتة سوداء، فإن تاب ذهب ذلك السواد، وإن تمادى في الذنوب زاد ذلك السواد حتى يغطي البياض، فإذا غطَّى البياض لم يرجع صاحبه إلى خير أبدا ً، وهو قول ا□ عزِّ وجل: (كَلا بَلْ رَانَ عَلَى قُلْوُبِهِم ْ مَا كَانُوا يَكْسيبُونَ) (المطففين/ 14).

وإياك أن تستحقرن ذنبا ً من الذنوب فإن ّ ا□ عز ّ وجل ّ يقول: (و َن َكْ ْت ُب ُ م َا ق َد ّ َم ُوا و َآث َار َه ُم ْ و َكُلُّ َ شَي ْء ٍ أح ْص َي ْنَاه ُ فِي إِ م َام ٍ م ُبيِن ٍ) (يس/ 12).

ويقول سبحانه وتعالى أيضاً: (إِنَّهَا إِن ْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّنَةٍ مِن ْ خَر ْدَلٍ فَتَكُن ْ فِي صَخ ْرَةٍ أَو ْ فِي السَّمَاوَاتِ أَو ْ فِي الأر ْضِ يَأ ْتِ بِهَاَ اللَّهَ ُ إِنَّ اللَّهَ َ لَـَطَيِف ٌ خَبِير ٌ) (لقمان/ 16).

واعلم أن من استهان وتجرأ على الصغائر استهان وتجرأ على الكبائر، فعن مولانا الرضا (ع) أنّه قال: "الصغائر من الذنوب طرق إلى الكبائر، ومن لم يخف ا∐ في القليل لم يخفه في الكثير".

واعلم أنَّه لا فرق في الحقيقة بين الذنب الصغير والذنب الكبير لأنَّ العاصي في كليهما متجرَّئ على ا□ تعالى وخارج عن طاعته وإن اختلف نوع العقاب فيهما وحجمه.

فإذا عرفت هذا يتضح لك أنّ العاصي بعيد كلّ البعد عن ساحة جلال ا□ وجماله، ولا يمكنه أن يدعي محبة ا□ سبحانه وتعالى وتعلقه به، فقد ورد عن إمامنا الصادق (ع) أنّه قال: ما أحب ا□ عزّ وجلّ من عصاه، ثمّ تمثل فقال:

## تعصي الإله وأنت تظهر حبَّه \*\*\* هذا مجال في الفعال بديع

لو كان حبك مادقا ً لأطعته \*\*\* إن ّ المحب لمن يحب مطيع

فإياك ثم إياك أن تتجرأ على معصية الخالق عز ّ وجل ّ أو تعرض نفسك لسخطه وغضبه فإنّه ما أفلح من عصى ربه وخالف أمر مولاه.

## عبادة ا□ ومراتبها:

ثم "اعلم قواك ا الله على معرفته وعبادته أني بذلك أكون قد أقمت الحج "ق عليك بلزوم معرفة ا التعالى ولزوم طاعته واجتناب معصيته والتقرب إليه والإخلاص له، وعليه فلابد "لك من أن تشمر عن ساعد الجد "والاجتهاد لعبادة ا وأداء حقه وتلبية ندائه سبحانه الذي يقول فيه: (يَا أَيَّهُا النَّاسُ اعْبُدُ والرَّبَّكُمُ الَّنَدَيِي خَلَيَةَكُم " وَالسَّنَدِينَ مِن " قَبَالْكِكُم " لَعَلَّكُم " تَتَّقُونَ) (البقرة / 21)، لتكون بذلك مصداقا ً لما روي عن رسول ا (ص) من قوله: "أفضل الناس من عشق العبادة فعانقها وأحبها بقلبه وباشرها بجسده وتفرغ لها، فهو لا يبالي على ما أصبح من الدنيا على عسر أم على يسر".

وتأمل في قول إمامك جعفر الصادق (ع) عندما قال: "في التوراة مكتوب: يا ابن آدم تفرغ لعبادتي أملأ قلبك غنى ولا أكلك إلى طلبك وعليّ ً أن أسد ّ فاقتك، وأملأ قلبك خوفا ً مني، وإن لا تفرغ لعبادتي أملأ قلبك شغلاً بالدنيا ثم ّ لا تسد ّ فاقتك وأكلك إلى طلبك".

وعليك يا مؤمن وفقك ا□ على لما يحب ويرضى — أن تسعى لتكون عبادتك من أعلى وأسمى مراتب العبادة لأن ّعبادة الناس على أقسام فقوم عبدوا ا□ عز ّ جل ّ خوفا ً منه ومن عذابه فتلك عبادة العبيد، وقوم عبدوا ا□ تبارك وتعالى طلبا ً لثوابه وحبا ً بجنانه فتلك عبادة الأجراء، وقوم عبدوا ا□ عز ّ وجل ّ حبا ً له ومعرفة به فتلك عبادة الأحرار وهي أفضل العبادة".

ولا أقول لك إنّ هذا الأمر في متناول اليد ولكن من جدٌّ في سلوك طريق لابدٌّ أن يصل إلى مراده ولو بعد حين.

فاعبد ا□ صانك ا□ عن معاصيه وجعلك من المخلصين — عبادة العاشقين لا عبادة الخائفين أو الطامعين، واذكر في ذلك قول إمامنا علي ّ بن الحسين زين العابدين وسيد الساجدين (ع) عندما يقول: "إنَّي أكره أن أعبد ا□ ولا غرض لي إ ّلا ثوابه، فأكون كالعبد الطمع المطمع إن طمع عمل وإ ّلا لم يعمل، وأكره أن [لا] أعبده إ ّلا لخوف عقابه فأكون كالعبد السوء إن لم يخف لم يعمل، قيل: فلم تعبده؟ قال: كما هو أهله بأياديه علي وإنعامه".

## النية والإخلاص:

ثم "اعلم عزيزي المؤمن حباك ا□ وجعلك من المتقين — أن "قبول العبادة مرهون بأمور عديدة من أهمها الإخلاص في النية والتقرب إليه وحده، فأخلص □ سبحانه وتعالى في عملك واجعل عبادتك □ وحده واذكر عند قيامك بأي عمل قوله تعالى: (و َاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ السَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بَالدُّغَدَاةَ وَالدُّعَ شَيِ " يَبُرِيدُونَ و َجُهْهَ هُ ) (الكهف/ 28)، فهم يريدون وجه ا□ سبحانه وتعالى فقط لا نيل ثناء الناس ومدحهم. واذكر كذلك قوله عز " من قائل: (و َم َنْ ي ُسْلَمُ و وَجْه هُ إِل َي اللهِّهُ إِللهَ اللهِّورَ وَهُورَ وَ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَالله

فطوبى وهنيئا ً لمن أخلص □ العبادة وكان همّه رضا الخالق أو ّلا ً وآخرا ً، وويل ٌ وهوان ٌ لمن أشرك بعبادة ربّه أحدا ً، فإيّاك ثمّ إياك أن تكون من أولئك فيذهب عملك هباءا ً منثورا ً، وتكون قد أتعبت نفسك وجسدك في الدنيا وخسرتهما في الآخرة حيث يقول تعالى: (فَوَيِّلُّ لَلَهُمُ مَلَّيَنَ \* السَّذَيِنَ هُمْ عَنْ صَلاتَهِمْ سَاهُونَ \* السَّذَيِينَ هُمْ يُرَاءُونَ \* وَيَمَهْنَعُونَ الهْمَاعُونَ) (الماعون/ 7-4).

فعليك أن تعلم أن من أكثر الأمور إفسادا ً للعمل وإبطالا ً له هو الشرك الخفي أي الرياء أعاذنا ا الله منه، فإنه على مكانة عالية من الخطورة وهو من الكبائر الموبقة والمعاصي المهلكة لأن يسير الرياء شرك فكيف بكثيره؟ ولأن ً ا اسبحانه لا يقبل عملا ً فيه مثقال ذرة من الشرك. ولخطورة هذا المرض حذ ّر منه الرسول الأكرم (ص) وآله الأطياب، فقد قال رسول ا ا (ص): "سيأتي على الناس زمان تخبث فيه سرائرهم وتحسن فيه علانيتهم طمعا ً في الدنيا، لا يريدون به ما عند ربهم، يكون دينهم رياء، لا يخالطهم خوف، يعمهم ا ا بعقاب فيدعونه دعاء الغريق فلا يستجيب لهم".

انتبه لنفسك قبل فوات الأوان، وأخلص □ في عملك قبل حلول أجلك، وإنّ أفضل الأمور للتحصن من هذا المرض هو أن تتذكر دائما ً وعند كلّ عمل أنّ ا□ لا يقبل العمل الذي فيه شوبة رياء وأنّ ا□ أعدّ للمرائين عذابا ً أليما ً.

واعلم أنَّ من الأمور المهمة أيضا ً للابتعاد عن الرياء والتخلص منه هو إخفاء الطاعات والأعمال الصالحة خصوصا ً المستحبات ولا سيَّما منها التي لا يأتي بها كثير من الناس، فإذا فعلت ذلك فلن تنازعك نفسك في طلب غير ا∏ تعالى وسيكون أجرك مضاعفا ً إن شاء ا∏ فقد ورد عن رسول ا∏ (ص) قوله: "أعظم العبادة أجرا ً أخفاها".

وورد عن إمامنا موسى الكاظم (ع) قوله: "المستتر بالحسنة له سبعون ضعفا ً".