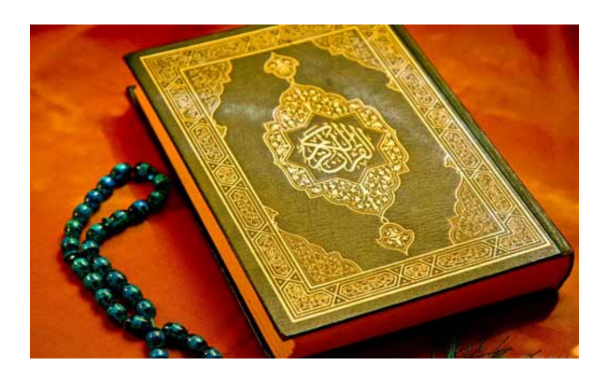
## الأمانة والخيانة في القرآن



"لا تخونوا ا∏ في توحيده ولا تخونوه ُ في عبادت ِه ولا تخونوه ُ في طاعته ل ِتطيعوا غيره في معصيته ِ".

## المسؤولية في الحياة:

يقول ا□ سبحانه وتعالى: (يَا أَيَّهُا السَّدَيِنَ آمَنهُوا لا تَخهُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخهُونُوا أَمَانَاتِكُمْ وَأَننْتُمْ تَعْلَمُونَ \* وَاعْلَمُوا أَنسَمَا أَمْوَالْكُمْ وَأَوْلادُكُمُ فَيَنْدَةٌ وَأَنَّ اللَّهَ عَينْدَهُ أَجَرْ عَظِيمٌ \* يَا أَيَّهُا السَّذَيِنَ آمَنهُوا إِنْ تَتَّقُوا اللَّهَ يَجَعْلُ لَكُمْ فُرْقَانًا وَيَكُمَ فَرْ عَنْكُمْ سَيِيَّئَاتِكُمْ

في هذه الآيات عدّة جوانب تتصل بحركة الإنسان في خط المسؤولية في الحياة، من خلال التزامه مع ا□، والتزامه مع الرسول (ص)، والتزاماته الإنسانية في علاقاته بالنّاس، وا□ يعتبر كلّ ذلك عهداً لابدّ للإنسان من أن يفي به ويقف عنده ويتحمل مسؤوليته، لأنّ الإنسان قد يكون حرا ً في حركة ذاته من خلال ذاتياته، ولكنه عندما يحس بأنّه إنسان فلابد ّله من أن يحيا حياته بكل ّ ما تفرضه الحياة من مسؤوليات.

نحن عندما نحيا في هذا الكون فعلينا أن نعرف أن حياتنا مسؤولية، لأن ا□ سبحانه وتعالى هو الذي خلقنا لحكمة تتصل بحركتنا في الكون لنعم ّر الكون على الصورة التي أراد لنا أن نعم ّرها، وهو عندما أرسل رسله وفي مقدمتهم خاتمهم المصطفى (ص) فإن ّه أراد لنا أن نتحرك في بناء الحياة على أساس هذه الرسالة، وتبقى لنا حرية الحركة في دائرة الرسالات لا في خارجها. والرسالة لا تحصر الإنسان في مفرداتها ليكون مجر ّد إنسان ينف ّذ تعليمات، بل إنها جعلت له في كل ّ تشريع من تشريعاتها، وفي كل ّ مفهوم من مفاهيمها، جعلت له حر ّ ِية الحركة في أن يبدع وأن ينتج وأن ينفتح وأن يتحرك في دائرة هذا المفهوم الإسلامي. إن ّ ا□ يريد أن يحدثنا عن التزاماتنا معه وقد عب ّر عن ذلك بخطابه سبحانه وتعالى لبني إسرائيل، وليس الخطاب لبني إسرائيل. إ ّلا بلحاظ ما يمثلونه من نموذج ممن يتحمل المسؤولية (و َأ و ْوُوا بِع َه ْد ِي أَوْو ِ بع َه ْد َ كُم ْ و َإ ِي ّ اَي َ

فَار ْهَ َبُون ِ) (البقرة/ 40)، فهناك عهد ٌ بين ا□ وبين الإنسان وهو أن يعطي الإنسان ما يريد إعطاءه في الدنيا، وأن تنفتح له أبواب النعيم في الآخرة على أساس أن ينسجم الإنسان مع الخط الإلهي (إِنَّ َ الَّ َذ ِين َ قَالُوا ر َبُّنَا اللَّ َهُ ثُمَّ َ اسْتَ قَامُوا) (فصّلت/ 30).

لذلك عندما ندرس هذه الآية (أَو ْفُوا بِعَه ْدِي أُوفِ بِعَه ْدِ كُم ْ) (البقرة / 40)، فإنسّنا نعرف أن " ا احترم الإنسان وهو خالقه، ورفعه إلى أعلى مستوى، وا ااعتبر التزامنا معه والتزامه معنا عهدا ً، وهو يملكنا بكلنا ويملك ما نملك. قال لك لتكن لك إرادتك، ولتكن لك حريتك، وليكن لك خيارك، أنت عقل خلقته من أجل أن ينتج إنسانيتك، ينتج للحياة، لذلك فنحن عباد ا وعبوديتنا مطلقة، هناك عبودية فيما تعارف عليه الناس عندما يملك بعضهم بعضا ً، لكنها عبودية من جانب آخر، ومن جانب واحد فتلك تسمسّى "اعتبارية" أمسّا عبوديتنا افهي "مطلقة" فنحن عبيده بكل وجودنا، لأن كل وجودنا منه، فنحن لا نملك وجوده، ومع ذلك عاملنا ا اسبحانه وتعالى في علاقتنا معه علاقة معاهدة، أراد لنا أن نختار علاقتنا، أراد لنا أن نختار مصيرنا (و َقُل الدُّد َق ٌ مَن ْ رَب كُم ْ فَمَن ْ شَاء َ فَلاْ يُرَهُ وَمَن ْ مَ مُنْ يَع ْمَل ْ مَ مُنْ مَ مُدْ قَال َ ذَر ّ َة ٍ شَر ّ اليَر َه ُ ) (الزلزلة / 8-7).

مارس حريتك في مصيرك، وتحمل مسؤولية ممارسة هذه الحرّ َية، فيما تقبل عليه من حركة المصير، وبالتالي فعندما يقول ا□ هناك معاهدة بيني وبينك، فمعنى ذلك أنّ ا□ احترمك وأكّد لك إنسانيتك وأكّد لك ذاتك، وقال لك خذ حريتك، لكن كن الواعي وأنت تمارس حريتك، فالحرية ليست انفعالاً مزاجيا ً، وليست انحناء ً أمام شهوة الحرية، إنما هي اختيار، والاختيار يعني أن تدرس وأن تدرس معناه أن تنظر القضايا من جميع جوانبها ليكون لك الخيرة في ذلك.

لذلك فعندما نريد أن ندرس موقعنا من ربّنا فعلينا أن ندرس مقام ربّنا وموقع ربّنا منّا وأن نعرف ا وي مواقع عظمته ومواقع نعمته ثمّ نفي له ونخلص له، وهو الذي أعطانا كلّ شيء وهو الذي فتح لنا كلّ الأفاق لو وعيناها لما أمكننا إلّا أن نحبه. جرّب نفسك وأنت تحب الناس، لماذا تحب هذا وتحب ذاك؟ هذا لجماله، وا هو الذي خلق الجمال، وهذا لعلمه، وعلمه قطرة في بحر علم ا (وَع ندْد وَ وُ ذَك ذاك؟ هذا لحماله، وا الدي عُل مُها إلا هُو ) (الأنعام/ 59). وتحب ذاك لقوته (أَن َ الدُّق ُو ّوَ هَ لَـل لَّ وَ عَد رَا الله الله وَ وَ الدُّه وَ الدُّه وَ الدُه وَ الله الله وَ وَ الله الله وَ الله الله وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ الله وَ الله وَ وَ الله وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ الله وَ الله وَ وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ الله وَ الله وَ وَ الله وَ اله

## الإيمان وعي:

لذلك كونوا مؤمنين، والإيمان وعيُّ في العقل وخفقةٌ في القلب وإقرارٌ باللسان وحركة في الواقع، ولا تخونوا ا□ الذي أعطاكم كلّ شيء واعطيتموه عهدكم، قد يقول قائل نحن لم نعط ِ ا□ عهداً، لم يحدث أن تكلمنا معه، لكننا أعطينا ا□ عهداً من خلال وجودنا الذي ينطق وليس من الضروري أن ينطق لسانك، ولكن أن ينطق وجودك (و َإِ ذْ أَ حَ ذَ ر َ ب ّ كُ م مِنْ ب َ ن م آد َم َ م مِنْ ط هُه ُور ِ ه ِ م ذُ ر ّ ي ّ ت ّ ت َ ه مُنْ و اَ اَ ش ه َ د َ ه ُ مُ ع َ ل اَ م اَ ن ش هُ سُه م ْ أَ ل اَ س ْت بُ ب ر َ ب كُ م ْ ق الدُوا ب لا ي ش َه م ْ ذُ ر ّ ي ّ ت ت َ ه في و الدُوا ب كا ي ش َه م ْ ذَ ا غ ا في ل أن ْ الأعراف/ 172). كيف أن ْ ت ت ق ولا ي و م الدُوسنا، نحن لا نتذكر، فليس هناك "عالم ذر" مم ال نتذكر، في وعينا الذهني، إنما أشهدنا ا□ على أنفسنا، نحن لا نتذكر، فليس هناك "عالم ذر" مم النتذكر، في وعينا الذهني، إنما أشهدنا أي بوجودنا وبنفوسنا، بفطرتنا التي أعطت الشهادة وهي لا تزال تعطي الشهادة، ولذلك فالتزامنا أمام ا□ بفطرتنا هو أن نوح ده وأن نعبده لأن عمق وجودنا هو النافذة التي تنفتح على وجود ا□، ولأن وجودنا طل لوجوده فهو الوجود ونحن الظل، لا تخونوا ا□ في توحيده ولا تخونوا ا□ في الاستغراق في عبادته لتعبدوا غيره، لا تخونوا ا□ في الاستغراق في عبادته لتعبدوه له لا شعوريا و أو و أو أو ا ب ع ه ه د ي أوف ب ب ع ه د ي ك م ث (البقرة/ 40).

أمَّا رسول ا□ (ص) فهو الذي يقدم الوسيلة التي نحب ا□ من خلالها، نحن نريد أن نحب ا□ ليبادلنا حبّاً بحب وإّلا فما قيمة الحب من طرف واحد؟ أنتم الشباب تعرفون في بعض تجاربكم أنّ الحب من طرف واحد حب فاشل وهو أن تحب من لا يحبّك أو يحبّك من لا تحبّه، نحن نريد أن تكون المحبّة بيننا وبين ا□ طرفين، على طريقة ما قاله النبيّ (ص) يوم "خيبر" لعليّ (ع) "لأعطين "الراية غدا ً رجلاً يحبّ ا□ ورسوله ويحبّه ا□ ورسوله" جاءنا رسول ا□ ليعطينا الوسيلة التي إذا حركناها أعلناً حبّنا □ لأنّ حب ا□ لن يكون بغير هذه الطريقة. تعصي الإله وأنت تظهر حبَّه \*\*\* هذا لعمرك في الفعال بديع ُ

لو كان حبَّك صادقا ً لأطعته \*\*\* إنَّ المحبِّ لمن يحب مطيع ُ

(و َ تَ خُونُوا أَ مَ اَن َ ا تِ كُ مْ) (الأنفال/ 27)، والمجتمع هو عقد بين أفراده، لكل قق ، وعلى كل واجب، وحركة الشخصية الإسلامية هي أن لا تشعر بأن لله الحق وحدك في المجتمع بل إن للآخرين حقوقاً. فلا تعتبر نفسك صاحب الحق الوحيد. فالزواج في الإسلام ميثاق غليظ (و َ كَ يَ ْفُ تَ اَ اْ خُ ذُ ُونَ هُ و َ قَ دَ وُ قَ دَ وُ قَ مَ بِ عَ ْشُكُمُ الله الحق الوحيد. فالزواج في الإسلام ميثاق غليظ (و َ كَ يَ هُ الله اء / 21). ولم أ و هُ شَ كُ مُ الله عن أي شيء بأنه ميثاق غليظ كما تحدث عن الزواج وبذلك نعرف عمق العلاقة الزوجية في حساب عقد الزواج. إنه ليس كلمة تقولها في البداية ولكنها من خط العهد المتبادل بين الرجل والمرأة الذي يؤكد الحقوق المتبادلة بينهما (و َ ل َ هُ نُ "َ م م ث لُ السّ َذ َ ي ع َ لم يَ يُه بِن " بالده م عْر و و ل يعن الرجال كما كنا نقول بالده ع عرون ماذا تمثل الدرجة من حجم في عالم دائما عتبرون الدرجة بحجم ناطحات السحاب وأنتم تعرفون ماذا تمثل الدرجة من حجم في عالم المقاييس. لذلك علينا أن نعتبر الزواج أمانة متبادلة، فهي أمانة ا عندك وأنت أمانة ا عندها، فانظرا كيف تحفظان الأمانات.

وهذا السرّ ُ أمانة وقد يكون أضخم من أمانة المال لأن ّ من الأسرار ما يهلك صاحبه ومن الأسرار ما يمك في يدمّر سمعة صاحبه، فالأصل أن لا تعطي سرّك لأحد إذا كنت تخاف من سرك، لأنك إذا كنت لا تحمل سرّك في صدرك أو لا تطيق حمله، فكيف يطيقه الآخرون، إن ّ مسألة أسرارنا هي أن ّ بعضنا يقول للبعض الآخر: هذا سر ْ لا تحد ّ به أحدا ً وينطلق به هذا ويقول للثاني وهذا للثالث وكل ّ يقول لا تحدث به، وهكذا يبلغ الآلاف وكل ّ يوصي الآخر بأن لا يحد ّ به غيره، وهناك حديث شريف "وليس لأحد أن يحد ّ ث بحديث يكتمه صاحبه إلّا أن يكون خيرا ً " فهذا يعطيك مفهوم أن ّ المجالس بالأمانات، فقد يتحدث إنسان في مجلس خاص فإذا أردت أن تنقله فعليك أن تستأذن صاحبه، فلعل صاحبه كان يشعر بالأمن من خلال وجودك من حوله، ولاسي للأدا كان السر ّ ُ مما يمكن أن يؤدي إلى هلاك صاحبه، فقد يعطي الإنسان كلمة قد تقتله إذا بلغت إنسانا ً آخر. أو قد تدم ّره لو انتشرت بين الناس، وقد ورد في بعض الأحاديث المأثورة ما مضمونه "يوني للإنسان في يوم القيامة بقارورة فيها دم، فيقال له خذ هذا نصيبك من دم فلان فيقول يا رب " لقد عشت حياتي ولم أرق دما ً، فيقال سمعت كلمة من فلان فنقلتها إلى فلان الجبار فقتله فهذا نصيبك من ده "!

فليست الرصاصة هي التي قتلته ولكن ّ كلمتك وتجسسك هو الذي قتل هذا الإنسان. ولذلك لابد ّ لنا أن نحترم أسرار الآخرين، لاسي ّما إذا كانت تترك آثارا ً سلبية على الآخرين.

وأمانة ُ المال الوطن وأمانة المجتمع وأمانة الأ ُمَّة هي أنك عندما تكون مسلما ً فإنَّ ذلك يساوي

أن لا تكون فرديا ً "من لم يهتم بأمور المسلمين فليس بمسلم" "مثل المسلمين في تواد ّهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى عضو ُ تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمّى" فأنت جزء من أُ مَّة وعلى الجزء أن يتفاعل مع أحلام الكل ّومع آلام الكل ّ. ولذلك فعندما تكون مسلما ً ولا تفكر بالآخرين ولا تهتم بالآخرين فإن ّ معنى ذلك أنك عضو مشلول لأن ّ العضو المشلول هو الذي لا يتحسس الألم ولا يتحسس الفرح، ووحدة المسلمين أمانة ا□ في أعناق المسلمين، لأن ّ وحدة المسلمين هي سر ّ ُ حركية الإسلام وحيويـّة الإسلام وسر ّ ُ قوة َ الإسلام وعز ّة المسلمين.

ولذلك فعندما تتكلّمون بأي كلام حاولوا أن تقيسوا الكلام وفقا ً لعلاقته بالوحدة، هل أنّ هذا الكلام يسيء إلى وحدة المسلمين أو أنّه يحسن إلى وحدة المسلمين؟ إنّ الكافرين والمستكبرين عندما يقهرون ويسيطرون ويسرقون ثروات المسلمين ويصادرون حرياتهم، فإنّهم لا يفرقون بين مذهب ومذهب، وبين طائفة وطائفة إنّهم يريدون رأي الإسلام وقد يتجهون إلى الرأس القوي ليكون الرأس الأقل قوة سهل التناول من بعد ذلك. ولذلك فلا تستغرقوا في مشاعركم الطائفية والمذهبية.

قلناها مرارا ً لتكن المذهبية فكرية، ولا تكن مذهبية طائفية، لأنّ الطائفية عشائرية أمّاً المذهبية الفكرية فهي تغري بالحوار، وتغري بالتفاهم، وتغري بالانفتاح وبالعلم.

(وَ تَخُونُوا أَ مَانَاتِكُمْ وَ أَ نَ ْتُمُ ْ تَعَلْمَوْنَ) (الأنفال/ 27). (وَ اعَ ْلَ َمُوا أَ نَّ َمَا أَ م أَ مَ ْوَ النُكُمْ وَ أَ وَ ْلادُكُمْ فَ تَ ْنَةَ ُ ) (الأنفال/ 28). ليست امتيازا ً وليست شرفا ً إنما هي مسؤولية (أَ حَسَبِ َ النَّ اَسُ أَ نَ ْ يُتَرْزَكُوا أَ نَ ْ يَقُولُوا آمَ نَّا وَ هُمْ ْ لا يُفْتَ نَوُنَ \* وَلَ َقَدَ فَ تَنَّاهم في السَّدَ ِينَ مَ نِ ْ قَبَلْلَ هِ مَ ْ) (العنكبوت/ 3-2). فتناهم في أموالهم، وفتناهم في أولادهم، وفتناهم في جاههم، وفتناهم في قوتهم، وفتناهم في التحديات التي تواجههم.

أموالنا فتنة يختبرنا ا□ فيها، هل نكسبها من حلّ هي ننفقها في حلّ هل نقوم بأداء حقوقها التي فرضها ا□ علينا له وللناس وهكذا أولادنا، هل نعمل على أن يكونوا مسلمين صالحين يطيعون ا□ في أنفسهم، ويطيعون ا□ في الناس ويعملون على أن يسيروا في خط الإسلام؟ هم فتنة، فإذا افتتن الإنسان في خط السلب فَسَيخْسَر نفسه وأهله (قُلْ إِنَّ َ الْخُاسِرِينَ السَّذِينَ خَسَرُوا أَ نَهُ سَهُمْ وَالسَّلِهِ وَاللَّهُ عَدْسُ إِنَّ الرَّخَاسِرِينَ السَّذِينَ خَسَرُوا أَ نَهُ سَهُمْ وَأَ هَا لَهُ لَا يَهِمُ وَ النَّهُ عِدَاللَّهُ يَوْجَهُ وَالْمَانِ في قول ا□ (جَنَّاتُ عَدَنْ ِ يَدَخُلُونَ هَا وَمَنْ صَلَحَ مَنْ آبَائَهِمْ وَالرَّوْوَاجِهِمُ وَ الرَّوْوَاجِهِمُ وَ الرَّوْوَاجِهِمُ وَ الرَّوْوَاجِهِمُ وَ الرَّوْوَاجِهِمُ وَ الرَّوْوَاجِهِمُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلْمَ عَلَيْكُمْ مَنْ كُلُرِ ّ بَابٍ \* سَلامٌ عَلَيْكُمُ وَ الْكُونَ عَلَيْهُمْ مَنْ كُلُرِ ّ بَابٍ \* سَلامٌ عَلَيْكُمُ وَ الْكُوْمُ وَ الْكُمُ مَنْ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَ اللَّكُونَ عَلَيْكُمْ (اللَّعَابِنُ عَلَيْهُمْ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُلْكُونُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُلْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْ

وفي النهاية هذا هو الخط (ياً أَي"يُهاَ السَّذينَ آمَنهُوا إِن° تَتَّعَّوُوا اللَّهَ) (الأنفال/ 29). وتراقبوه في سركم، وعلانيتكم وفي كلَّ مسؤولياتكم، فإنَّ التقوى تمثل الخط المستقيم الفاصل الذي هو الفرقان الذي يفرَّق ويميز بين الحقَّ والباطل (إِن° تَتَّعَوُوا اللَّهَ يَجْعَلُ لَكُمْ فُرْ قَانًا) (الأنفال/ 29).

ذلك إنّ التقوى نور تشرق في عقلك، وتشرق في قلبك، وتشرق في حياتك، فتجد أمامك الخط المستقيم واضحاً، والخط المنحرف واضحاً، (يَجْعَلُ لَكَكُمْ فُرْقَانًا وَيَكُمْ وَاللَّهَا حَدُكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ) (الأنفال/ 29). لأنّ التقوى تمحو السيئات (وَيَغْفِرْ لَكَكُمْ وَاللَّهَ مُ ذُو الـْفَضْلُ الدُّعَظَيمِ) (الأنفال/ 29). فعلينا أن ننطلق لنطلب من ا□ فضله وهو صاحب الفضل أوّلاً وصاحب الفضل أخيراً، وهو الكريم إن أعطى وإن منع، فلابدّ أن يكون ذلك عن حكمة ٍ ومصلحة ٍ.

فإلى ا□ بأن نحبه، وأن نعيش معه، وأن نطيعه، ليكون كلّ شيء في حياتنا، وكلّ ُ ما عدا ا□، فإنّ علاقتنا به تنطلق من خلال ا□ فهو الذي نتجه إليه، أمّا الآخرون فإننا نتجه إليهم من خلاله، وعلينا أن نحب أولياء ا□ وأن نعادي أعداء ا□، وأن نحب في ا□ ونبغض في ا□ (وَفَرِي ذَلَلَكَ فَلَاْيَتَنَافَسِ نحب أولياء ا□ (وَفَرِي ذَلَلَكَ فَلَاْيَتَنَافَسِ الْكَاهُ مَتَنَافَ مَا الْمُفْفِينِ / 26).