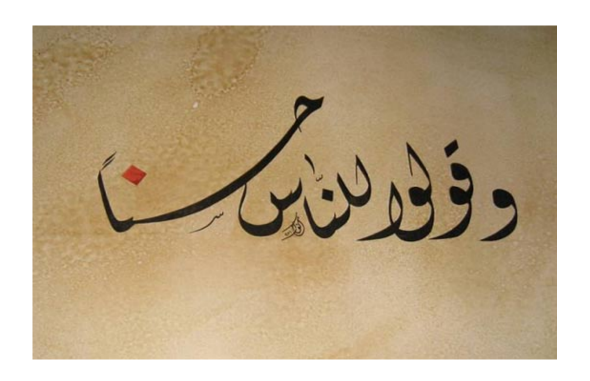
# قول الأحسن.. حصانة للمجتمع



◄يقد ّ م القرآن الكريم الأسلوب والمفردات التي يجب على الإنسان أن يتبعها في علاقته بالآخرين، في كلسّ ما يتكلم به، لأن الكلام هو الوسيلة التي أنعم ا تعالى بها على الإنسان ليعبّ ر بها عمّا يفكّ ر فيه ويهتم به، وعمّا ينفتح به على الناس، وعمّا يمارسه من جدل ٍ في القضايا التي يختلف فيها معهم، أو ما إلى ذلك. فالكلام إذا ً هو الجسر الذي يربط الإنسان بالناس الآخرين، وهو الوسيلة التي تصنع للمجتمع تفاهمه وتواصله وتكامله وتعاونه فيما يشترك فيه أفراده بعضهم مع بعض.

وقد اهتم ّ َ القرآن الكريم بالقول الذي لابد ّ أن يصدر من الإنسان في علاقته بالآخرين، وفي خطابه لهم، فقال تعالى: (و َقُولُوا لَـلِنا َ الرَّمَ عَلَى (البقرة / 83) قولوا للناس القول الحسن الذي يتضم ّن ما ينفعهم ويفيدهم، وما يقر ّ بهم ويجمعهم ويؤل ّ فقلوبهم، وقد ورد عن الإمام الباقر (ع) استيحاء هذه الآية، حيث قال: «قولوا للناس أحسن ما تحب ّ ون أن ي ُقال فيكم»، كيف تحبون أن يتحد ّ ثالناس معكم ويقولوا فيكم؟ من الطبيعي أن ّ كل ّ إنسان يحب ّ أن يتكل ّم الناس معه بالخير وبما يحفظ حرمته ويؤك ّ د كرامته وينفعه في حياته، فإذا كنت تحب ّ أن يقول الناس فيك مثل هذا اللون من الكلام، فإن تحب ّ في الكلام، في الكلام

#### تقوى ا□ بالكلام:

وقد ورد عن الإمام جعفر الصادق (ع)، وهو يخاطب المؤمنين: «اتقوا ا□، ولا تحملوا الناس على أكتافكم ـ لا تتصرُ سُّفوا تصر ٌفا ً يثقل علاقتكم بالناس، فيدفعهم إلى الاعتداء عليكم ـ إن ّا□ يقول في كتابه: (و َقُولُوا ل َلنَّ اَس ِ حُس ْناً)»، فالإمام (ع) يستشهد بهذه الآية لكي يؤك ّ ِد للمؤمنين أن ّ عليهم أن يختاروا القول الذي يحب ّبهم إلى الناس.

ويقول الإمام زين العابدين (ع): «القول الحسن يثري المال \_ يجعل مالك في تزايد، لأنّه يحبَّ ِب الناس إليك، فإذا أحبُّوك تعاملوا معك بما يحقِّق لك الربح \_ وينمِّي الرزق، وينسأ في الأجل، ويحبّ ِب إلى الأهل»، فالقول الحسن يزيد في أجلك، ويحبّبك إلى أهلك، ويدخلك الجنّة. ويقول رسول ا□ (ص): «والذي نفسي بيده، ما أنفق الناس من نفقة أحبّ من قول الخير»، فإذا قلت كلمة الخير، فإنّها صدقة تتصدّق بها عليهم، وهي ممّا يحبّه ا□ تعالى ويرفع به درجتك ويحقق رضوانه لك. وقد ورد في الحديث: «الكلمة ُ الطيّبِة صدقة».

# التكلُّم بالحقُّ والصواب:

وعلى الإنسان إذا أراد أن يتكلّم، أن يتكلّم بالحقّ والصواب، لا أن يتكلّم بالباطل والخطأ، وهذا هو قول الله الله و التّقدُوا الله و وَقُولُوا قَوْلاً سَد ِيدًا ـ هو قول الله تعالى: (يَا أَيّلُهُ الله َد ِينَ آمَنهُ وا اتّ َقُوا الله وَ وَقُولُوا قَوْلاً سَد ِيدًا ـ قولاً منفتحاً على الخير والحقّ، وهناك جائزة على ذلك ـ يُصْلَرِح ْ لاَكُمُ ْ أَعَمْ الْدَكُمُ ْ وَيَغْفُر ْ لاَكُمُ ْ ذُنُوبِكُمُ ْ وَمَن ْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ ُ فَقَد ْ فَازَ فَوْزًا عَظَيمًا) لاَكُمُ وَ وَمَن ْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ ُ فَقَد ْ فَازَ فَوْزًا عَظَيمًا) (الأحزاب/71-70).

وقد تحد َّث ا□ تعالى عن اللغو، وهو القول الباطل الذي يضر ّ ولا ينفع، أو القول الذي تنسب فيه إلى الناس ما لم يتصفوا به وتتهمهم بما ليس فيهم، يقول تعالى: (و َإِنَا سَمِعُوا اللَّغُووَ أَعَرْرَضُوا عَنَدُهُ لَا عَنْمَالُنْنَا أَعَمْ واتهمك بما ليس فيك أعرض عنه \_ و َقَالُوا لـَنَا أَعَمْ اللُّنَا وَ لَا نَالُنَا وَ وَلَا تحداك شخص واتهمك بما ليس فيك أعرض عنه \_ و َقَالُوا لـَنَا أَعَمْ اللُّنَا وَ وَلَا كُمُ وَ سَلامٌ عَلَي كُمُ هُ لا نَبَدْ تَغِي الدُّجَاهِ لِينَ) (القصص/ 55). ويقول تعالى في صفة المؤمنين: (و َالسَّذِينَ هُمْ عَن ِ اللَّغَوْدِ مُع ْرِضُونَ) (المؤمنون/ 3)، ويقول تعالى عن صفات عباد ا□: (و َإِذَا مَرَّوا بِاللَّعَالَى عَنْ مِرَّا وَا كَرِرَامًا) (الفرقان/ 72).

### قيمة الكلام الأحسن:

وورد في قوله تعالى عن قيمة الكلام الأفضل، لأن هناك كلمة يمكن أن تجلب لك الخير، وهناك كلمة يمكن أن تجلب لك الشر ، فرب ما تطلق كلمة تخلق مشكلة وحالاً من الإثارة، ورب ما تطلق أخرى تحب ب الناس بك وتحل لك مشكلة ، على طريقة المثل الشعبي: «كلمة بتحن وكلمة بتجنن»، فالكلمة التي تحن مي التي تحب ب الناس بك وتحل لك مشكلتك، سواء في البيت أو في مكان العمل أو في المجتمع. يقول تعالى: (و و و ل ل له ي با الدي على المحم المحم المحم المحم المرهم بالصلاة والصوم والحج ، أن المجتمع . يقول تعالى: (و و أ ل على السرن أ إن الشراء الشراع الله المناس المناس وهد من كلمة خلقت حربا وهد من المناس المن

#### كيفية ضبط اللسان:

وورد عن الإمام علي "(ع)، حول ضبط الإنسان لسانه والسيطرة على كلامه، قوله (ع): «الكلام في وثاقك ما لم تتكلم م عليه وتقي ّده \_ فإذا تكلمّ مت به صرت في ما لم تتكلم به \_ فما دم ْت َ لا تتحد ّ َ به فأنت َ تسيطر عليه وتقي ّده \_ فإذا تكلمّ مت به صرت في وثاقه، فاخزن لسانك كما تخزن ذهبك وورقك \_ حاول أن تخزن لسانك في خزانة، حتى لا يقودك إلى ما قد يدم ّر حياتك \_ فرب ّ كلمة سلبت نيعمة ً وجلبت نقمة ً ». ويقول رسول ا [ (ص) عن الكلمة كيف ترفع صاحبها أو تضعه: «إن ّ الرجل ليتكلم بالكلمة من رضوان ا [، ما كان يظن أن تبلغ ما بلغت، يكتب ا [ تعالى بها رضوانه إلى يوم يلقاه، وإن ّ الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط ا [، ما كان يظن أن تبلغ ما بلغت، يكتب ا يكتب ا إلى يكتب ا الكلمة من سخط ا الله بها سخطه إلى يوم يلقاه».

ونحن نعرف أن ّ من الكلمات المذمومة في الإسلام، كلمة الكذب والفحش، وقد ورد في الحديث: «إن ّ ا□ حر ّ َم الجنتّة على كل ّ ِ فح ّاش بذيء، قليل الحياء»، وكذلك كلمات اللعن، حتى ورد عن النبي ّ (ص): «إناّي لم أُبعث لعاّانا ً وإناّما بُعثت رحمة ً»، وورد عنه (ص): «لا ينبغي للمؤمن أن يكون لعاّانا ً»، خصوصا ً لعن المسلمين مقد ّسات بعضهم بعضا ً، والتي تؤداّ ِي إلى الفتنة بينهم.

## استقامة الإيمان باستقامة القلب:

ويقول الإمام علي "(ع): «إن لسان المؤمن من وراء قلبه، وإن قلب المنافق من وراء لسانه». كيف ذلك؟ قال: «لأن المؤمن إذا أراد أن يتكلم م بكلام تدبره في نفسه، فإن كان خيرا ً أبداه، وإن كان شراً واراه \_ فالقلب، وهو العقل، هو القائد، واللسان جندي " من جنوده \_ وإن المنافق يتكلم بما أتى على لسانه، لا يدري ماذا له وماذا عليه». ويقول (ع): «لا يستقيم إيمان عبد حتى يستقيم قلبه، ولا يستقيم قلبه، ولا يستقيم قلبه عقل الإنسان \_ فمن استطاع منكم أن يلقى اللهان من أعراضهم، فليفعل».

إنَّنا نعاني الكثير من فوضى الكلام، سواء في أوضاعنا العائلية في البيت، أو في العمل أو في المجتمع، في أوضاعنا الاجتماعية والسياسية والدينية، وإن عدم تحمَّل مسؤولية الكلام قد يوقع المجتمع في نزاعات وحروب من شأنها أن تدمَّره، وعلى الإنسان أن يعتبر أنَّ كلامه هو جزء من عمله، وأنَّ ا□ سبحانه سوف يحاسبه على كلَّ ِ صغيرة وكبيرة فيه، وإنَّنا نسأل ا□ تعالى أن يسدَّدنا إلى ما هو أحسن في القول والفعل، لكي نلقاه وهو راضٍ عنَّا، إنَّه سميع مجيب.◄